# توظيف الأحداث التاريخية في مسرح بهرام بيضائي مسرحية «مجلس قرباني سنمار» أنموذجًا

# اعداد

د/ حسين صوفي محمد أستاذ الأدب الإيراني الحديث والمعاصر المساعد،

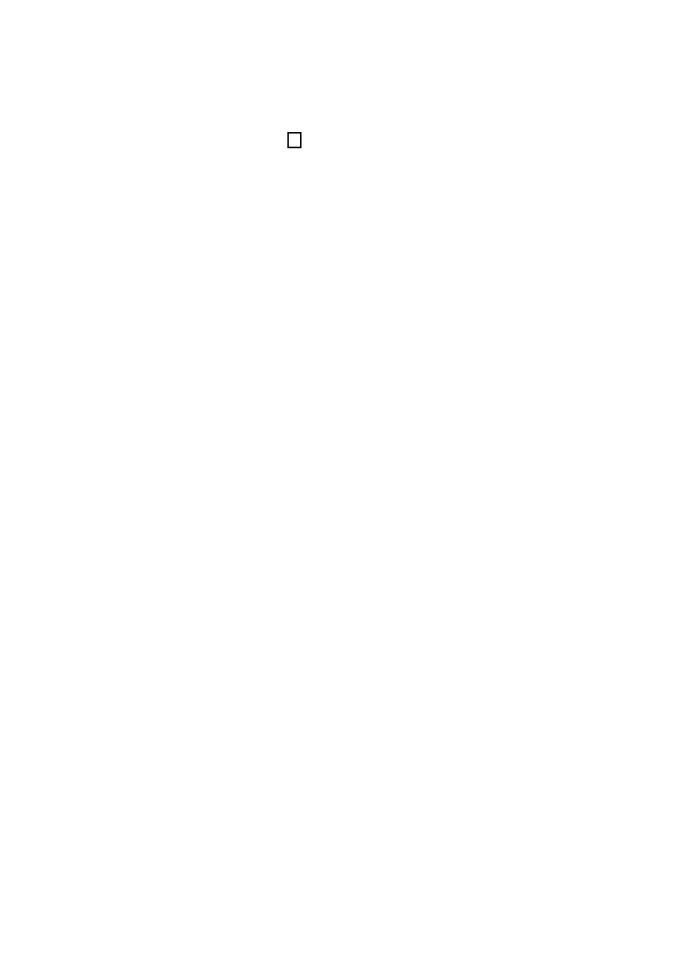
كلية الآداب، جامعة أسيوط

Email: sofyhussien@aun.edu.eg

DOI: 10.21608/aakj.2025.400711.2129

تاريخ الاستلام: ٤/ ٢٠٢٥ ٢م

تاریخ القبول: ۱۹/۱۰/۵۷۱۸م



#### مخليص:

الحكاية التاريخية من أبرز الموضوعات التي تناولها الكاتب المسرحي الإيراني «بهرام بيضايي» في نصوصه المسرحية، وقد تجلى هذا من خلال الكم الهائل من مسرحياته التي وظفت العديد من حكايات وأساطير وأمثال شعبية من تاريخ إيران (ما قبل الإسلام) في معالجتها الدرامية. هذا وتُعد مسرحية «مجلس قرباني سنمار» (مشهد مصرع سِنِمّار) من أهم أبرز مسرحيات بيضايي تجليًا في توظيف التاريخ، غير أن بهرام بيضايي لم ينقل الحكاية التاريخية في مسرحيته بشكل صرف، وإنما نقلها بشكل متخيل، استطاع معه أن يبلور رؤيته للأحداث، ويسمح في الوقت ذاته، الكشف عن المسكوت عنه داخل أحداث التاريخ الحقيقية.

وتباعًا فقد عُني هذا البحث بدراسة الصيغة الفنية التي أعيد من خلالها تشكيل التاريخ تشكيلًا مسرحيًا، يقوم على إعادة تفسيرما قدمه التاريخ في نص مسرحية (مشهد مصرع سِنِمَار)، وإلقاء الضوء على جوانب الاتفاق والاختلاف بين الحكاية والبناء الفني للمسرحية؛ محاولة منا للتوصل إلى مقدمة أهداف الكاتب من وراء توظيف التاريخ في مسرحيته. وقد تطلب ذلك أن نقسم البحث إلى مقدمة ومدخل ومبحثين وخاتمة وثبت بقائمة المصادر والمراجع؛ حيث تناولنا في المقدمة أهمية الموضوع، وأهداف وإشكاليات البحث، والدراسات السابقة، ومنهجية الدراسة، وحاولنا في المدخل عرض مفهوم توظيف التاريخ وعلاقة الكاتب بأحداثه، وقد ركزنا في المبحث الأول (النظري) الذي جاء تحت عنوان: (الكاتب وقضايا عصره) على عرض نبذة عن بهرام بيضايي، وأهم القضايا السياسية التي عنوان: (الكاتب في تلك الفترة وموقف الكاتب منها،أما المبحث الثاني (التطبيقي) الذي جاء تحت عنوان:(عناصر البناء الدرامي في مسرحية مجلس قرباني سِنِمَار) فقد تناولنا فيها ملخص المسرحية، ثم قمنا بدراسة عناصرها فنيا اعتمادًا علي المنهج الوصفي التحليلي. أما الخاتمة فقد أوضحت أهم النتائج التي توصل إليها البحث.

الكلمات المفتاحية: المسرح التاريخي في إيران، بهرام بيضايي، مجلس قرباني سنمار.

# Historical Appropriation and Representation in Bahram Beyzaie's Theatre "Majles-e Qurbāni-ye Samār" as a model

#### **Abstract:**

The historical narrative stands as one of the most prominent themes explored by the Iranian playwright Bahram Beyzaie in his theatrical works. This is clearly evident in the large number of his plays that draw upon historical stories and folk tales from Iranian heritage and reimagine them through a dramatic lens. Among his most notable works in this regard is the play" Majles-e Ghorbāni-ye Sinmār, which serves as a prime example of his unique approach to employing history. However, Beyzaie does not present the historical tale in a literal or documentary form. Rather, he reshapes it imaginatively, allowing him to express his own perspective on the events while simultaneously uncovering the silenced or marginalized aspects of the historical record.

Accordingly, this study aims to investigate the artistic mode through which history has been restructured as theatrical narrative, focusing on how historical events are reinterpreted in The Trial of Sinmar. It examines the points of convergence and divergence between the historical tale and the dramatic construction, seeking to understand the playwright's objectives behind his use of historical material. The structure of the research includes: an introduction, a theoretical framework, two main chapters, a conclusion, and a bibliography. The introduction addresses the importance of the topic, research aims and questions, prior studies, and methodology. The theoretical introduction explores the concept of employing history in drama and the playwright's relationship to historical events. The first chapter—entitled "The Playwright and the Issues of His Time"—presents a brief overview of Beyzaie's intellectual background and the political context of Iran during the time, along with the playwright's stance on those issues. The second chapter—entitled "Dramatic Structure in The Trial of Sinmar"—provides a summary of the play and offers a stylistic and structural analysis based on a descriptive-analytical method. Finally, the conclusion outlines the key findings of the study, emphasizing the critical function of historical drama in reinterpreting the past and engaging with the present.

| Keywords: Historical drama in Iran, Bah | nram Beyzaie, "Majles-e Ghorbāni-ye |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| Sinmār". 🗌                              |                                     |
|                                         |                                     |

#### مقدمة:

الحكاية التاريخية من أبرز الموضوعات التي تناولها الكاتب المسرحي الإيراني «بهرام بيضايي» في نصوصه المسرحية، وقد تجلى هذا من خلال الكم الهائل من مسرحياته التي وظفت العديد من حكايات وأساطير وأمثال شعبية من تاريخ إيران – ما قبل الإسلام. في معالجتها الدرامية. هذا وتُعد مسرحية « مجلس قرباني سنمار » (مشهد مصرع سِنِمّار) من أهم أبرز مسرحيات بيضايي تجليًا في توظيف التاريخ، غير أن بهرام بيضايي لم ينقل الحكاية التاريخية في مسرحيته بشكل صرف وإنما نقلها بشكل متخيل، استطاع معه أن يبلور رؤيته للأحداث، ويسمح في الوقت ذاته، الكشف عن المسكوت عنه داخل أحداث التاريخ الحقيقية.

#### أهمية الموضوع.

وفي ضوء ما تقدم تأتي أهمية هذا البحث كونه يطرح قضية مهمة؛ وهي أن الكاتب الإيراني «بهرام بيضايي» طرح في مسرحياته، وخاصة مسرحية «مشهد مصرع سِنِمّار» التاريخ بوصفه أحد أهم المصادر التي يعتمد عليها في موضوعاته أو معالجته الدرامية. والأهم أنه يفرق بين كاتب يكتب مسرحية تاريخية وآخر يوظف التاريخ في كتاباته، إذ أن الأخير، يستخدم التاريخ في كتاباته المسرحية منطلقًا من الإبداع الحقيقي والخلق الفني، بحيث يصلل إلى مرحلة الخلق الفني الموازي للتاريخ الواقعي، وهذا ما سيحاول البحث الكشف عنه، من خلال تحليل عناصر المسرحية (مشهد مصرع سِنِمّار).

## أهداف الدراسة:

تهدف الدراسة إلى التعرف على:

- كيف أعاد «بيضايي» بناء وتشكيل الأحداث والشخصيات التاريخية، بحيث يتكشف من ورائها الواقع المعاصر.

- التعرف على طبيعة توظيفه أشكال المصادر التراثية التي استفاد منها «بهرام بيضايي» في مسرحيته.
- الكشف عن المعاني الرمزية الكامنة خلف استحضار شخصية سنمار وحقبة سقوط الساسانيين، وربطها بالسياق السياسي والاجتماعي المعاصرللكاتب، وكيف أعاد «بيضايي» تشكيل المادة التاريخية وبناء الشخصيات المرتبطة بها في مسرحيته، بحيث تكشف عن هموم وقضايا الواقع المعاصر في إيران خلال العقود الأخيرة من القرن العشرين.

#### إشكاليات الدراسة:

إشكالية التوظيف الفني مقابل التوثيق التاريخي عند الكاتب في مسرحيته. موضوع البحث. وإلى أي مدى ينفتح النص التاريخي على مستويات متعددة من التأويل السياسي والاجتماعي؟

#### فرضية الدراسة:

ينطلق هذا البحث من فرضية أن «بيضايي» لا يوظف التاريخ توثيقيًا، بل يُعيد إنتاجه بوصفه مرآة نقدية للواقع المعاصر، في ضوء تحولات ما بعد الثورة الإيرانية عام ١٩٧٩م. ويسعى إلى تحليل التقنيات الفنية والرمزية التي استخدمها الكاتب لتفكيك بنية التاريخ السلطوي وتقديم رؤية بديلة، عبر دراسة معمقة للمسرحية.

#### منهجية الدراسة:

واستنادًا على ما سبق، فقد اعتمد البحث المنهج "الوصفي التحليلي" نظرًا لطبيعة الموضوع الذي يفرضه هذا النوع من المناهج، فهو وصفي من ناحية الجانب النظري، وتحليلي من خلال تفكيك جزئيات البناء الدرامي في المسرحية (موضوع الدراسة)، وبيان مدى تأثيرها على الشكل الكلي للنص المسرحي كون النص يتقاضي الخوض في ثنايا النص لمعرفة هذه الآليات التي يتشكل منها بنية النص.

#### الدراسات السابقة:

- دراسـة بعنوان: أنواع بازنویسـی وباز آفرینی های بهرام بیضـایی از داسـتان های كهن، (إعادة كتابة وقراءة بهرام بيضايي للقصص القديم)، للباحثة رقيه وهابي ومريم حسيني، جامعة الخواررزمي، عام ۲۰۰۷م. (۱)
- ودراسة بعنوان: اسطوره قرباني در آثاربهرام بيضايي (أسطورة الفداء في أعمال بهرام بيضايي)، للباحثة رقيه وهابي ومربم حسيني. (٢)
- ودراسة بعنوان: نقد جامعه شناختي نمايشنامه چهارصندوق بهرام بيضايي (دراسة مسرحية الأربعة صناديق لبيضايي على ضوء النقد الاجتماعي)، فرزانه حيدري، ودیگران، نقد ونظریه ادبی سال اول، ۱۳۹۰ ه.ش.<sup>(۳)</sup>

ورغم ما قدمته هذه الدراسات من إحاطة بمسرح الكاتب لكنها أهملت بعض الجوانب لاسيما فيما يتعلق بمدى قدرته على تطويع الحكايات التاربخية فنيًا، الأمر الذي دفعنا إلى إضافة هذا الجانب في دراسة المسرح عند الكاتب، بحيث يسهم البحث إلى جانب بقية الدراسات السابقة في تقييم تجربة «بهرام بيضايي» المسرحية.

#### مصادر ومراجع:

وقد جمع هذا البحث تحت غطاه جملة من المصادر للكاتب «بهرام بيضايي» وعدد من المراجع التي ترفد الموضـوع، وارتكز عليه البحث والباحث معًا، ومن أهم أبرزها:

- مجلس قربانی سنما، بهرام بیضایی، انتشارات روشنگران ومطالعات زنان، چاپ اوّل، ۱۳۸۰هـ.ش. سایت سازمان اسناد وکتابخانهٔ ملی جمهوری اسلامی ایران (؛)
  - بهرام بیضایی، «سالشمار زندگی وآثار بهرام بیضایی» (۱۳۸٦ه. ش).

وتباعًا فقد عُني هذا البحث بدراسة الصيغة الفنية التي أعُيد من خلالها تشكيل التاريخ تشكيلًا مسرحيًا، بحيث يقوم على إعادة تفسير ما قدمه التاريخ في نص مسرحية «ســـنمار»، وإلقاء الضـــوء على جوانب الاتفاق والاختلاف بين الحكاية والبناء الفني للمسرحية؛ محاولة منا للتوصل إلى أهداف الكاتب من وراء توظيف التاريخ في مسرحية ســـنمار. وقد تطلب ذلك أن نقســـم البحث إلى مقدمة ومدخل ومبحثين وخاتمة وثبت بقائمة المصادروالمراجع؛ حيث تناولنا في المقدمة أهمية الموضوع، وأهداف وإشكاليات البحث، والدراسات السابقة، ومنهجية الدراسة، وحاولنا في المدخل عرض مفهوم توظيف التاريخ وعلاقة الكاتب بأحداثه، وقد ركزنا في المبحث الأول (النظري) الذي جاء تحت عنوان: (الكاتب وقضايا عصره) علي عرض نبذة عن حياة «بهرام بيضايي» وأهم القضايا السياسية التي سادت إيران في عصره، وموقف الكاتب منها، أما المبحث الثاني (التطبيقي) الذي جاء تحت عنوان: (عناصر البناء الدرامي في مسرحية مجلس قرباني ألتطبيقي) الذي جاء تحت عنوان: (عناصر البناء الدرامي في مسرحية مجلس قرباني كالموضوع والمضمون والشخصيات والحوار، والمكان والزمان،أما الخاتمة فقد أوضحت أهمّ النتائج التي توصل إليها البحث.

## مدخل: تمهيدي (المسرح التاريخي)

تعد المسرحية التاريخية واحدة من أهم روافد التأليف المسرحي، وقد استمدت خصائص اسمها من مدلولها؛ إذ تنبني حكائيًا على التاريخ وتتشكل منه، ولكنها ليست تاريخًا؛ لأنها تنفصل عن التاريخ من خلال صفتها الأدبية، إذ أنها تعيد تشكيل المادة التاريخية تشكيلًا تواصليًا مع الحاضر المعاصر، من خلال رؤية الكاتب المسرحي له، فيختزل الكاتب ما يختزل ويضيف ما يبدو له دون المساس بقدسية الأحداث الواردة في التاريخ الحقيقي. فإذا ما التزم الأديب بمعطيات التاريخ في نصله المسرحي صار مؤرخًا، لا تختلف مهمته عن مهمة المؤرخ بقدرما تختلف عن مهمة الكاتب المسرحي الذي ينظر إلى المسرحية ليست لأحداثها المعروفة أو لسرد شخصياتها التاريخية بحد ذاتها، ولكن لبيان رموز ها والقصد من كتابتها. وتباعًا يتضح أن الفرق بين كاتب يكتب مسرحية تاريخية وكاتب يوظف التاريخ في كتاباته المسرحية يكمن في كون كاتب

التاريخ يلتزم بالواقع والأحداث كما حدثت، لا يخرج عن كونه مؤرخًا يستخدم الزخارف الأدبية، مثله مثل كاتب التراجم عن الشخصيات التاريخية أما الكاتب الذي يوظف التاريخ في كتاباته المسرحية منطلقًا بحريته إلى آفاق أوسع؛ هو الأقرب من الإبداع الحقيقي والخلق الفني، بحيث يصل في النهاية إلى مرحلة الخلق الفني الموازي للتاريخ الواقعي. (٥) وهكذا فحينما يرجع الكاتب المسـرحي إلى التاريخ فليس هدفه استعادة حكاياته التاريخية، بل أنه ينتقى من التجربة ما يصلح للتعبير عن مشكلة اجتماعية أو سياسية تشغله، ومن هنا يختلف موقف الأديب من التاريخ عن موقف المؤرخ. (٦) وبالتالي فالكاتب يعود إلى التاريخ من أجل إعادة إنتاجه مجددًا (قراءة معاصرة) بما يخدم رؤى الحاضر وقضاياه المعاصرة. ومن خلال ما سبق، نجد أن المسرحية التاربخية تعتمد على أساسيين في بناء جوهوربا: الأول: التاربخي؛ وهي الأحداث الحقيقية التي توثق من خلال الوثائق والآسانيد التاريخية، والثاني: التخيلي؛ وهي التي يبدعها عقل الكاتب، بناء على مقتضيات فنه بأبعاده الجمالية. <sup>(٧)</sup> وفي الحالتين لا يجب أن يطغى الأساس التاريخي على حساب الإبداعي دون غاية معرفية؛ لأن ذلك قد يفقد النص المسرحي مصداقيته الفنية، وبالتالي يصبح مهددًا بالتحول إلى مجرد وثيقة تاربخية. (^) وبناء على ما سبق، فإن المسرحية التاربخية هي التي تتخذ من أحداث التاريخ مادة لها، عبر تقديم مرحلة تاريخية معنية بأحداثها وشخصياتها، وقد تأتى عملية التقديم ضمن سياق مقارب لتلك الأحداث والشخصيات يفرضه طبيعة التزام الكاتب بالحقيقة التاريخية ومعطياتها، أو ضمن سياق متباعد متداخل فيه خيال الكاتب بالحذف والإضافة على الأحداث والشخصيات، وبما يتوافق مع رؤبته الفنية.

#### المبحث الأول (بهرام بيضايي وقضايا عصره)

نبُذة عن حياة الكاتب المسرحي «بهرام بيضايي»:

يعد «بهرام بيضايي» من أهم رواد المسرح الإيراني - إن لم نقل أبرزهم على الإطلاق ـ بعد الثورة الإيرانية عام ١٩٧٩م، فقد إستطاع أن يقدم تجربة مسرحية متميزة، حيث تعد تجربة بيضايي من أهم التجارب المسرحية الإيرانية، فهو من أهم المبدعين الذين مزجوا بين الأصالة والمعاصرة، وذلك عبر إرثاء تجربة مسرحية مبتكرة، ترتكزعلي الإنطلاق من أعماق التاريخ الإيراني \_ ما قبل الإسلام - ولكن برؤية نقدية حدثية تقوم على تغيير الواقع عبر التأثير في المتلقى.

وُلد «بهرام بيضايي» في محافظة طهران عام ١٩٣٨م، في أسرة دينية تشتغل بالإنشاد الديني (٩)، حيث عمل والده كقارئ تعازى، ومن ثم تعرف بيضايي ومنذ نعومة أظافره، على مسرح التعازي. (١٠) وتباعًا فقد كتب بيضايي أولى أعماله المسرحية وهو في سن صنغير نسبيًا، في المرحلة الثانوبة وكان هذا عام ١٩٥٩م (١١) ثم سعى لاستكمال دراسته في الفنون والآداب بالمرحلة الجامعية، وفي هذا الصدد، ثمة من يري أنه قد اسُتبعد من الجامعة الأسباب سياسية، وببدؤ أن ذلك أيضًا، ما قد دفع جهاز «السافاك» إلى إعفائه من أداء الخدمة العسكرية. (١٢) غير أنه سرعان ما تخلى عن الفكرة، وفي عام ١٩٦٠م، عمل موظفا بالإدارة العامة للشهر العقاري بـــدماوند، ولكنه لم يستمر طوبلا إذ أنه سرعان ما التحق بإدارة الفنون المسرحية عام ١٩٦٢، وتباعًا انجزالعديد من الأبحاث المتعلقة بالمسرح والتي قد طبعت أغلبها في مجلات (الموسيقي وكيهان والسينما).(١٣)

وقد تزوج بهرام بيضايي في نفس العام، وفي عام ١٩٦٩، وظل بيضايي صامتًا لسنوات نتيجة تآزم الأوضاع السياسية في إيران بعد الثورة ٧٩، وتباعًا فضل الكاتب الخروج بعيدًا عن إيران بدعوى دراسة المسرح، لاسيما بعدما دُعى من قبل جامعة «ستانفورد» الأمريكية لدراسة فنون المسرح. (١٤)

#### انتاجه المسرحي:

عُرف «بهرام بيضايي» بين أدباء عصره بغزارة إنتاجه وتنوعه أيضًا، حيث كتب العديد من القصيص والروايات، كما أخرج الأفلام السينمائية، غير أن أخصب ميادين انتاجه كانت في المسرح، حيث كتب وصنع وأعد العديد من المسرحيات التاربخية؛ ومن أهم مسرحياته:

- غروب در دیار غربب ۱۳٤۱ ه.ش
  - بهلوان اکبر می میرد ۱۳٤۲ ه.ش
    - عروسکها ۱۳٤۵هـ.ش
- ضیافت و میراث۱۳٤٦ ه.ش
  - سلطان مار ۱۳٤۸ ه.ش
    - کلاغ ۱۳٤۸ ه.ش
  - دیوان بلخ ۱۳٤۷ ه.ش
    - گمشدگان ۱۳٤۸ ه.ش
  - مرگ یزدگرد ۱۳۵۸ه.ش
    - فتحنامه کلات ۱۳۶۲هـ.ش
      - مجلس ضربت زدن ۱۳۷۹ ه.ش
      - چهار صندوق ۱۳۹۷ ه.ش
        - شب هزارو یکم ۱۳۸۲ ه.ش

- ( موت البطل العظيم ١٩٦٤م )،
  - (الدمي عام ١٩٦٦م)،
- ( الضيافة والميراث عام ١٩٦٧م )،
  - (سلطان الأفعى عام ١٩٦٩م)،
    - ( الغراب ١٩٧٩م )،
    - (محكمة ديوان بلخ ١٩٦٩م)،
      - (المفقودون ۱۹۷۰م)،
    - ( موت یزدجرد عام ۱۹۷۹م )،
      - ( رسالة فتح كلات ١٩٨٣م)،
        - (مشهد اللطم ۲۰۰۰م)،
        - ( أربعة صناديق ٢٠٠٨م )،
  - ( الف ليلة وليلة عام ٢٠٠٣م ).

## دراسات في فنون المسرح:

وتجدر الإشارة إلى أن معظم مسرحيات بهرام تُرجمت إلى العديد من اللغات ومنها: الإنجليزية، الفرنسية والألمانية والعربية والتركية، كما نُشرت بعضها خارج إيران في قارة آسيا وأوروبا والولايات المتحدة الأمريكية. (١٦)

#### - الجوائز التي حصل عليها:

نال بهرام بيضايي العديد من الجوائز في مجال الإخراج السينمائي والكتابة المسرحية ومنها:

- ۱- حصوله على جائزة أدبية رفعية؛ تكريمًا لمسرحيته «پرده خانه» (الحراملك)،
- ٢- حصوله على جائزة أفضل مسرحية لعام ٢٠٠٤م، من جمعية نقاد وكتاب المسرح،
- ٣- حصوله على جائزة وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي عن أفضل دراسة مسرحية، ولم
  يستلم الجائزة،
  - ٤- حصل على جائزة هيئة التراث الإيرانية، عن أفضل جائزه للتراث عام ٢٠١٢م،
- ٥- حصـــل على درجـة الـدكتوراه الفخريـة في الآداب، من جـامعـة ســـانـت اندروز، الأسكتلندية ٢٠١٧م، على ما قدم من أعمال فنية، وإبداعات فنية مستمرة في مجالات البحث في الثمثيل وكتابة السيناريو والإخراج السينمائي والمسرحي. (١٧)

# - الأوضاع الاجتماعية في إيران بعد ثورة ٩٧٩ م:

اندلعت الثورة الإيرانية عام ١٩٧٩م، وكانت وأحدة من أهم التحولات السياسية والاجتماعية في تاريخ إيران المعاصر، ورغم مرور أكثر من أربعة عقود على تلك الأحداث والتحولات فمازال ثمة تباين في الرؤي حول عوامل اندلاعها قائمًا، لكن المتفق عليه أن خروج عامة الجماهير الإيرانية على النظام البهلوي آنذلك كان بدافع ضعوط الاستبداد السياسي والإنهيار الاقتصادي، وعدم المساواة الاجتماعية، وكبت الحربات التي سادت إيران عبر عقود ماضية. والواقع أن الأدب والأدباء في تلك الفترة هو الذي ساعد على رفع الوعى لدى تلك الجماهير الإيرانية الغاضبة، لاسيما أنهم راحوا يســخرون أقلامهم – وبما لديهم من تجارب وقدرات خطابية نافذة – في إلقاء الضــوء بأعمالهم الإبداعية على تدهورالأوضاع الاجتماعية وغياب الحربات وحقوق الإنسان، والى غير ذلك؛ الأمرالذي دفع الجماهير إلى الخروج للبحث عن مخرج من تلك الأوضاع المتردية؛ حتى تمت الإطلاحة بالحكم البهلوى وتغيير النظام من الشاهنشاهي إلى الجمهوري. (١٨) وبعدها استطاع التيار الديني - وبما لديه من قدرات تنظيمية ومشاركة جماهيرية واسعة - بزعامة الخميني واتباعه التصدي للمشهد السياسي، في حين أبقت التيارات السياسية على اختلاف آطيافها خارج مؤسسات الدولة الإيرانية؛ وذلك بعد أن بلور فكره السياسي المطروح، والقائم على تصدى علماء الدين للسلطة في إيران من منطلق نظرية ولاية الفقيه.

على أية حال، فقد توالت الاحداث، وتم تطبيق نظام الجمهورية الإسلامية النابع من الفكر الشيعي الاثني عشري، ورغم شعارات السلطة الدينية الجديدة بمحاربة الاستبداد، ووعودها بفتح الأبواب أمام حرية التعبير، لكن يبدؤ أن الأمر، قد تغييرعقب وصولها لسدة الحكم في إيران، إذ أنه في ظل الأجواء الداخلية الملتهبة وما تبعها من احتلال للسفارة الأمريكية، كان بمثابة بضوء الأخضر من «الخميني»، لطلابه (السائرون على خط الإمام)، وفرار «الحسن بنى صدر» أول رئيس إيراني بعد تلك

الثورة إلى فرنسا بعد صراعه مع تيار الإسلام الشيعي الرادكالي؛ واتهامه بالخيانة نتيجة دفاعه عن الحريات ووصف النظام الجديد بالديكتاتورية والذي بدوره حكم عليه بالإعدام، وتوتر العلاقات الخارجية أيضًا مع دول الجوار لا سيما بعد الإعلان عن تصدير مبادئ الثورة الإيرانية إليها، وهو ما قد تمخض عنه ظهور معارضة لتلك السياسات سـواء من قبل الداخل أو الخارج الإيراني من ناحية، وإندلاع الحرب الإيرانية العراقية؛ لتسود فترة من الاضطرابات داخل إيران، وعن هذه الفترة، ثمة من يذكر: "إن الثورة الإيرانية في البداية كانت قد وعدت بوقف الاستبداد، وشدة الرقابة التي سادت إيران خلال العقود الماضية (العهد البهلوي) لكن يبدؤ أنه بمجرد انتصارالثورة، وصعود علماء الدين سدة الحكم في إيران سرعان ما تبدلت تلك الوعود بمرور الزمن، ولم يتوقف الأمر عند هذا الحد، بل كان مرشحًا للزبادة. (١٩) ففي تلك الأثناء (أي خلال مطلع الثمانينيات)، تم غلق المدارس وتصفية الجامعات من الطلاب وأعضاء هيئة التدريس المعارضين، كما تم توقيف عدد كبير من الصحف والمجلات الإيرانية من قبل الرقابة بدعوى إشاعة الفوضى وتشتيت الرأي العام، ومن تلك الصحف التي اغلاقها: صحيفة "جوان" أي (الشبباب)، صحيفة "گذارشروز" (التقرير اليومي)، مجلة "ديپلمات" (الدبلوماسية)، صحيفة "ابتكار " مجلة "اتحاديه" مجلة "دينايجديد" وصحيفة "سرچشمه" أي (الينبوع) صحيفة "مجاهد" و "ندايوطن" و "ملت" (الشعب)، و "بيام دانشجو " أي (رسالة الطالب)، حيث اغلقت كل تلك الصحف والدوربات بدعوى نشر الأكاذيب، ومعارضة أهداف الثورة الإسلامية. (٢٠) وبالفعل سرعان ما انقلبت الأوضاع، وبدأت إيران فترة أخرى، من التضييق على الأدب والأدباء، وبالتالي تمت ملاحقة الكثير من المثقفين، وجرت التصفيات في صفوف الكتاب والصحفين، ومن ضمن أبرز التغييرات التي سعت الحكومة الإسلامية في إيران آنذلك إلى فرضها على المجتمع الإيراني وخاصة في المجال الثقافي والاجتماعي إغلاق الكثير من دور النشر ودور السينما، ومنع الموسيقي وخاصة الغربية منها، وكذا فصل الجنسين في دور التعليم المختلفة، إضافة إلى فرض قوانين خاصة بالزي سواء على النساء أو الرجال، مع تشديد الرقابة أيضًا على النشر والأعمال الإبداعية ودور العروض المسرحية وخاصة بعد شيوع تيار الثورة الثقافية. (۱۱) وفي هذا الصدد ذكرت أيضًا الكاتبة الإيرانية المعارضة «شهر نوش»، باعتبارها سجينة رأى سابقة، وبعد أن خلفت وراءها ذكريات قاسية لا يمكن نسيانها، وباعتبارها شاهدة عيان على تلك الأحداث، إذ تُقدم الكاتبة في مذكراتها (مذكرات سجنها) أبشع ما يمكن أن تتخيله عن الأوضاع السياسية والإجتماعية في إيران (مطلع الثمانينيات) "تلك الحقبة الزمنية التي كثرت فيها الصراعات السياسية الداخلية والنزاعات المسلحة المتكررة بين الرموزالسياسية التي يُلبسونها حلّة دينية مزيفة يتسترون خلفها، حيث أصبحت الإنتهاكات الإنسانية أمرًا اعتياديًا لديهم تحت موافقة آيات الله التي تطلق عليهم (أشباح فاضت منهم المآسي) حتى أغرقت المجتمع وأصبحوا يعيشون في بركة مظالم". (۲۲)

## المبحث الثاني: (عناصر البناء الدرامي في مسرحية مشهد مصرع سنمار)

# - ملخص المسرحية (مجلس قرباني سِنِمّار):

مسرحية (مشهد مصرع سِنِمّار)، هي مسرحية مستوحاة من التاريخ الفارسي - ما قبل الإسلام - كتبها بهرام بيضايي عام ١٩٩٨م، وهي حكاية تاريخية ـ سياسية تقع في مشهد واحد، استلهم الكاتب أحداثها من مأساة مصرع سِنِمّار،كما وردت عند «نظامي الكنجوي»، شاعر القرن السابع الهجري، في منظومته «هفت پيكر» أي (السبع حكايت). (٢١٠ ومن قبله عند «الفردوسي» في منظومته «الشاهنامة»، لكن بهرام لم يبدأ الحكاية من بدايتها حينما أراد «النعمان بن منذر» حاكم الحيرة، تشيد قصرعظيم؛ بعد أن علم نبأ نزول شاه إيران «يزدجرد الأول» ضيفًا لديه، بحلول فصل الشتاء؛ فاراد أن يُظهر للإيرانيين عظمة حضارة العرب لاسيما وأن شاه إيران كان ينظر إليها نظرة دونية وخاصة لـ أعراب البادية، ومن ثم أراد أن يبهر أعين شاه إيران. فأرسل برسالة إلى معماري عُرف بمهارته وشهرته في البناء والتشيد يدعي «سِنِمّار» (بكسرالسين وتشديد النون)، كان من أب إيراني وأم بيزانطية، حيث امره في هذه الرسالة

أن يشيد له قصرًا خارقًا يدعي «الخورنق». (٢١) لم يُشهد نظيره في البلاد، وحينما حضر سنمار لدي النعمان وعده الأخير بمكآفاة عظيمة من الذهب والفضية، وقيل أيضًا بأنه وعده بمصاهرته في ابنته الكبري. وبالفعل بدأ السنمار في تشيد القصير، ورغم أن النعمان قد انتابه الشك والريبة في تلك الأثناء، إزاء قدرة سنمارعلى سرعة الانتهاء من الخورنق؛ وذلك بسبب سوء ظن كبار مشايخ القبائل العربية وضيق صدرهم من مصاهرة غريب لي النعمان، غير أن سنمار استطاع تشيد الخورنق وبالشكل الذي لم يشيد نظيره من قبل، وحينما صعد النعمان وهو متعجبًا من عظمة التشيد طرح سؤاله على سنمار وهوأعلى الخورنق: "وماذا لو طُلب منك تشيد ما هو أعظم من الخورنق؟! (سنمار) وهو الذي لم يستنكر بدوره قدرته على القيام بذلك؛ الأمر الذي دفع النعمان إصدار الأمر لحراسه بإلقاء سنمار، من فوق قصره العظيم حتى لقى مصرعه". (٢٥)

#### - الموضوع والمضمون:

# (أ) الموضوع:

أما الموضوع عند بهرام بيضايي فنجده يطرح الحكاية التاريخية لمصرع «سِنِمّار» (أيضًا بوصفها اطارًا عامًا، إذ يبدأ الحكاية من نقطة قوية، من نهايتها وليست كما وردت في المصدرالفارسي للكنجوي. (٢٦) من بدايتها، حيث عمد بيضايي إلى زحزحة الحدث والشخصية من موقعها الرئيسي في المأساة التاريخية، ليبدأ نصًا مسرحيًا متخيلًا؛ تجري أحداثه في العصر الحاضر. خاصة وأن البداية في المسرحية تختلف عن البداية في الحكاية، "فالبداية في الأخيرة تبدأ هادئة ثم تأخذ بالتصاعد، أما البداية في المسرحية على النحو التالي:

- الأول: (الواصل حديثًا): من الذي سقط، هذا الملقي على الأرض، ممزق الرقبة، شاحب الوجه، مكسور الظهر.

- الآخر: (الواصل حديثًا): أجب يا من بعثرت عظامه، وقطعت أنفاسه، ومازالت الآه في حلقه!
- الأول: من أنت؟ ومن الذي ينوح عليك؟ من سيأخذ بثَّارك؟! أجب؟ ومن أي قبيلة أنت؟!
  - الآخر: واي اسم تُعرف به؟! وكيف أعرفه ومن أين؟!
    - الأول: وماذا كانت تناديك امك؟! أو أبوك؟!
  - الآخر: (الذي مازال يحملق في الجسد): أ أنت « سِنمِّار » ؟!
  - \_ الأول (المتجهم): آه أيكون هذا الذي شيد « الخورنق »؟!.(١٨)

ومما سبق نلاحظ أن المسرحية عند بهرام بيضايي تُبنى على موضوع رئيسي أو حدث رئيسي يطرح قضية تاريخية (سياسية)؛ نظرًا لاعتماد حكايتها على التاريخ، إذ يمضي بهرام في استرجاع أزمنة التاريخ الإيراني القديم بحثا عن الحدث الذي أثر في الزمن الماضى ولعب دورا ما في مجتمعه، ليس بهدف الحكاية في حد ذاتها، وإنما لأنه أدرك أن حدث الأمس (مائتي عام قبل الميلاد) قد يتشابه مع فعل اليوم؛ لهذا يستدعيه بيضايي ويسقطه على عصره ويستخدمه كذريعة؛ للنظر في الفعل الآني الذي يعايشه المجتمع الإيراني المعاصر.

#### (ب) المضمون:

من خلال العرض السابق لموضوع المسرحية وعبر تحليلها نري أن بهرام بيضايي راح يوظف الحكاية التاريخية: (النعمان بن المنذر مع سِنِمّار) الذي كافأه بدوره على تشييد قصره العظيم بأن آلقاه من فوقه حتى لا يبني مثله لأحد غيره، فضرب به المثل (هذا جزاء سنمار – هذا ما جناه سنمار)، وهكذا أصبح جزاء سنمار مثلاً، يقال لكل من يعمل خيراً ولا يلقى إلا شراً. وهكذا يُسقط الكاتب ذلك على سنمار هذا العصرالمواطن الإيراني – المجاهد الذي شيد ثورته المعاصرة (١٩٧٩م)، هذا المواطن الذي وقف مدافعاً عن حربته، باذلاً الغالى والنفيس، دماً ومالاً في مواجهة سلطة مطلقة،

ورغم ذلك وبدلًا من قيام نظام ولاية الفقيه، في المقابل بتقدير جميل الشعب الإيراني عرفانًا بصنيع عمله، لكنه يعمد إلى الإطاحة به، وعوضًا عن تحقيق أهداف ثورته بالقضاء على المظالم، وقهر أعداء إيران، نجده بالعكس من ذلك، يعمد إلى تعزيز سبل محاربة أصحاب الرأي \_ وإلى أبعد حد \_ وهنا يسعي بيضايي إلى فضح آليات هذا النظام في التعامل مع الحشود الغاضبة، وذلك عبر فضح الحاكم (النعمان) قناع التاريخ، ورجال الدين الذين يستغلون مواقعهم في السلطة، فيتآمرون على تلك الجماهير؛ في سبيل تحقيق مصالحهم الشخصية، وماذا عن الفاسدين والمشاهدين للأحداث والذين لم يكلفوا أنفسهم عناء المحاولة، يُتركوا بحسب «بهرام بيضايي» كما ورد في نص المسرحية على النحو التالى:

- الأول (الرافض) (والذي لم يصدق بعد): آه كم كان عزيزًا! (المقصود سنمار الساقط على الأرض)
- الأول (والذي كان ينظر متعجبًا على مدي ارتفاع الخورنق): ولماذا لم نســقط نحن؟!
- الآخر: ولكنه هو الذي قام بتشيد بنيانًا شاهقًا، بنيانا بارتفاع أربعين فردًا، أما نحن فلم نفعل ؟!
  - الأول (... في حالة إنكار): لا تقل أنه سقط من فوق كل هذا الارتفاع ؟!
- الآخر: حقا، أنهم ألقوه من أعلى نفس الأرتفاع الذي شيده! هو قصر الخورنق الذي ليق ببانيه، والذي تحار فيه الأعين، الشاهق حتى عنان السماء، وذلك بعدما مزج مواده بالعناصر الأربعة؛ ليأتى ببرجً بهذا العجب، وفي النهاية يلقوه من أعلاه؟!
- الأول (ومازال غير مصدق ويحملق على الجسد): أأنت أيها المسكين، سقطت من أعلى بناك، ومن فعل بك هذا؟!
- الآخر (الغاضب): وما هذا الجُرم الذي ارتكبه حتي يلقوه على هذا النحو من القسوة؟

- الآخر (المصدوم): حاذري! أقلت القسوة؟!
- الآخر (الغاضب): لم أقل ما لم أشاهده، من ذلك الارتفاع! ومن أعلى السطح، وعلى ارتفاع أربعين رجلًا!
  - الآخر (الحاد): شاهدتهم يلقونه ولم تشهد كيف؟!
- الآخر (الذي مازال مذهولًا بالجثة، تحركت شفتاه وهو حانق بقوله): أه على هؤلاء السيئين! إذ يقولون كلما أجتهت وعلوت أكثر ، كان سقوطك أسرع وأصعب! . (٢٩)

فقد استعار بيضايي بالحكاية التاريخية (الماضي)، واتخذها قناعا ليتستربها، في مواجهة قهر الحاكم السياسي (الحاضر) المفروض على مجتمع التسعينيات، فلقد كانت الظروف السياسية والاجتماعية القاسية التي مر بها المواطن الإيراني لها وقع قاس على المثقفين عموما، وكتاب المسرح بشكل خاص، وهذا ما دفعهم للجوء إلى التاريخ، فلم يكن ذلك هربا فقط من العقاب بقدر ما كان هربًا أيضا من رقابة النظام، ولعلنا نستشف هذا من وراء سطور الرسائل التي سعي الكاتب إلى بثها في النص التالي:

الأول: طوبي لمن لم يبنيه، أو قصر في عمله!! حينها لم يلقوه أو يكسرو يداه أو يسلبوه حياته؟!

طوبي لمن لم يفكر (قاصر الفكر) أصلًا ؟! الأفضل الذي لم يرفع نفسه من على الأرض، لكونهم لم يلقوه كذلك. (٣٠)

ففي نفس هذا المشهد يتضح من رد السنمارعلي النعمان بأنه لم يتوقع ذلك المصيرالمحتوم، ولكنه لو عاد به الزمان للوراء لكان كرر نفس الفعل، أي تشييد الخورنق، غير أن النعمان يبدؤ أنه كان ينتظر ردًا آخر:

النعمان: ... لا يا سنمار ، نحن لسنا سبب ألمك، فوالله فإن ألمك منك أنت، لماذا لم تخدعني؟ لماذا لم تقل أنك لا تستطيع أن تشيد أفضل من هذا؟!

لماذا ... لماذا لم تقل إنني سأشيد لك أنت فقط يا ملك العرب؟ وليس لأي ملك آخر!

وهكذا نرى عبر الحوار السابق، جدلية العلاقة بين المبدع والحاكم، تلك المواجهة الجاربة على لسان (سنمار والنعمان بن المنذر) الشخصيتان الرئيسيتان بما جسداه من معنى رمزي بوصفهما أنموذجًا تاربخيًا للمبدع المقهور (سنمار) أوالمثقف والكاتب المسلوب الإرادة الذي يقف موقفًا إيجابيًا لكنه لا يستطع فعل شيئًا أمام الحاكم المستبد أوالمطلق الصلاحيات (النعمان) - (الولى الفقيه)، فبهرام بيضايي لم يكتب المسرحية \_ قطعًا \_ لتدوين ما حدث مع المعماري سنمار ، حينما بني خوريق النعمان \_ إنما أراد أن يكشف عبرها موضوع الاستبداد السياسي، والمسكوت عنه، وأن يفضح المستور. ففي مطلع الثمانينيات مُورست عمليات القتل والتعذيب (فيما عرفت بقضية الإغتيالات السياسية). (٢١) والمحاكمات الثورية من قبل عملاء الزعيم (الخميني) عبر وزارة المخابرات الإيرانية «السافاما» وقوات التعبئة (الباسيج)، وبعض الرموز من الأجهزة الأمنية الموازية، بحق بعض المعارضين (عناصر مجاهدي خلق، حزب توده، التيار الليبرالي، وبعض الصحفين وكتاب الرأى والأدباء لاسيما بعدما قامت مجموعة من الفقهاء أمثال" مصباح يزدى" و" أحمد جنتى" (أصحاب اليمين المحافظ) باعتبارهم المتصدرين للفتوي آنذاك، بتآييد أحكام الإعدام الصادرة بحق أكثر من ٢٥٠ نشط سياسي، وكاتب وأستاذ جامعي وطالب، وكان ذلك إبان حكم الولى الفقيه (خامني) أيضًا وخلال السنوات الأولى من حكومة رفسنجاني وخاتمي ...".(٢٦)

وهكذا نجد أن التاريخ أو الحكايات الأسطورية تتحول في عناصر المسرحية إلى ما يشبه القناع؛ وذلك لمواجهة قهر مشكلات الحاضرالإيراني؛ وتباعًا نتصور أن "بيضايي" استخدم ولجأ إلى التاريخ ليحقق هدفين؛ الأول: أنه اتخذ من التاريخ وسيلة فنية ممتعة يتفادى من خلالها، المباشرة في معالجة مشكلات سياسية واجتماعية واقعية في عصره. والهدف الثاني: ليهرب من خلال ذلك التوظيف، من وطأة الرقابة والسلطة على الكتابة والإبداع، ومن ثم إمكانية تجنب التعرض للعقوبات.

#### الشخصيات والحوار:

#### (أ) الشخصيات:

الشخصية هي روح المسرحية، وهي العامل الذي ينجز الحدث أو يقع عليه، بحسب وظيفتها في العمل المسرحي، فلا مسرحية بدون شخصية ولا شخصية بدون حدث. والشخصيات هم ممثلوالقصة التي يحكيها النص المسرحي، ومنهم البطل أوالأبطال الذين تتمحور حولهم تفاصيل الحكاية، وهناك أصحاب الأدوار الثانوبة، وهؤلاء متممين للعمل المسرحي، مثل الكومبارس (الجوقة) والتي تكون أدوارهم نمطيّة وقصيرة للغاية. هذا وتعَّد الشخصيات المسرحية مكونا من مكونات الخطاب المسرحي فهي: «أساس الخطاب المسرحي وركيزته إذ لا يمكن الحديث عن الحوار المسرحي أو الحدث الدرامي إلا في إطار الحديث عن الشخصية». (٣٣) وتنقسم الشخصيات بدورها إلى شخصيات رئيسية وقد وردت في النص (موضوع الدراسة) شخصيتين؛ شخصية (النعمان بن منذر)، وشخصية (سنمار) ونجد أن «بهرام بيضايي» ركز في بناء هاتين الشخصيتين على الجانب الداخلي (النفسي). وشخصيات ثانوبة ظهرت من أجل اداء دورًا ثانوي؛ يخدم الحدث والصراع، وقد وردت هكذا في المسرحية، مطلقة بدون أسماء (جوقة)، أو الأول، والآخر.

سنمار: أنا سنمار نهضت حتى أقص كيف سقطت، فأنا الذي سقطت فكنت أقرب للسـماء من الأرض، وفي هذا الفضـاء كنت اشـعر وكأن الفضـاء خاوً تحت جسدي، وثمة أفواه مفتوحة أسفل قدماي، وبينما أنهض أنا بين العالمين، يصرخ كل حجر في جدار قد بنيته، وتعلو أصوات الأفواه متسائلة: لماذا ... لماذا!! فلم يبدؤ مني سوى أصوات تكسير عظامي؟!

مع اسم النعمان الذي اسقطني من العلو. ذلك الاسم شائع الصيت، الذي أمر بتشيد الخورنق، الذي أهلكني وأنا ما شيدته (الخورنق) على ارتفاع أربعين رجلًا !؟ الخورنق؛ ذلك القصر الذي ذاعت شهرته الدنيا بآسرها، وما أسوء صيت؟!.(٣٤)

نعمان: ... لا يا سنمار، نحن لسنا سبب ألمك، فوالله فإن ألمك منك أنت، لماذا لم تخدعني؟

لماذا لم تقل أنك لا تستطيع أن تشيد أفضل من هذا؟

لماذا ... لماذا لم تقل إنني سأشيد لك أنت فقط يا ملك العرب؟ وليس بأي ملك آخر!

ومما سبق يتضح أن بيضايي ومن خلال تقديمه لشخصياته المسرحية إنما كان يركز على شخصيتين محوريتين فحسب، ومن جانب واحد فقط منها؛ وهو الجانب الداخلي للشخصيات، وذلك من أجل تكثيف الرمز وايضاحه للمتلقى.

# (ب) الحوار:

الحوار، هو أحد أهم عناصرالمسرحيّة؛ وذلك لأنّه الركيزة الأساسيّة لها، حيث تُكتب المسرحيّة على شكل حوار بين الأشخاص الذين يقومون بتمثيلها. والحوار يكون بين شخصين أوأكثر وهو مهم لأن من خلاله فقط يستطيع المضمون التعبيرعن نفسه. على أية حال، فالملاحظ في المسرحية أن الحكاية الأصلية التي وردت عند نظامي الكنجوي لم تتعد ٧١ بيتًا شعريًا (جاءت في وصف السنمار وبناء قصرالخورنق للنعمان) وبين السرد عبر الراوي العليم، والحوار بين سنمار والنعمان. (ما أما بهرام بيضايي فقد جعل الحكاية تجري فقط عبر حوار قصيروشيق، سواء الحوار الجاري بين الجوقة (الحراس) أو بين الشخصيتين الرئيستين (السنمار والنعمان) كما ورد على النحو التالى:

- الأول (الواصل حديثًا): من الذي سقط، هذا الملقى على الأرض، ممزق الرقبة، شاحب الوجه، مكسور الظهر.
- الآخر (الواصل حديثًا): أجب يا من بعثرت عظامه، وقطعت أنفاسه ، ومازالت الآه في حلقه!
- الأول: من أنت ؟ ومن الذي ينوح عليك ؟ من سيأخذ بثآرك ؟! أجب ؟ ومن أي قبيلة أنت؟!
  - الآخر: واي اسم تُعرف به ؟! وكيف أعرفه ومن أين ؟!
    - الأول: وماذا كانت تناديك امك ؟! أو أبوك ؟!
  - الآخر: ( الذي مازال يحملق في الجسد) : أ أنت « سِنِمّار » ؟!
    - الأول: (المتجهم): آه أيكون هذا الذي شيد « الخورنق » ؟!
- الآخر: ( المندهش والذي مازال يدقق أكثر فاكثر في الجسد): أ يكون هو وأنا لا أعرفه ؟!
  - الأول: (الرافض) ( والذي لم يصدق بعد): آه كم كان عزيزًا!
- الأول: (والذي كان ينظر متعجبًا على مدى ارتفاع الخورنق): ولماذا لم نسقط نحن?!
- الآخر: ولكنه هو الذي قام بتشيد بنيانًا شاهقًا، بنيانا بأرتفاع أربعين فردًا، أما نحن فلم نفعل ؟!
  - الأول: (... في حالة إنكار): لا تقل أنه سقط من فوق كل هذا الارتفاع ؟!
- الآخر: حقا، أنهم أسقطوه من أعلى نفس الأرتفاع الذي شيده! هو قصر الخورنق الذي يليق ببانيه، والذي تحار فيه الأعين، الشاهق حتى عنان السماء، وذلك بعدما

مزج مواده بالعناصــر الأربعة؛ ليأتي ببرجًا بهذا العجب، وفي النهاية يلقوه من أعلاه!. (٣٦)

وهكذا من خلال الحوار السابق، يتبن أن بيضايي راح يكشف عن الملامح الخارجية لشخصياته المسرحية وتصوير مواقفها، عبرتوظيفه للحوار البسيط، باستخدام تقنية الحوارالخارجي، وهذا واضح منذ اللحظة الأول من مشهد المسرحية، إذ بدأ يكشف عبر ذلك الحوار عن مأسي سنمار مع النعمان.

ففي حوار آخر للنعمان مخاطبًا سنمار نجده يأتي على النحو التالي:

النعمان: لا يا سنمار نحن لسنا سبب ألمك، فوالله فإن ألمك منك أنت، لماذا لم تخدعنا؟! لماذا لم تقل إنك لا تستطيع أن تشيد ما هو أفضل منه؟! لماذا لم تقل أنك سوف تنسي أمر التشييد؟! لماذا لم تقل أنني سأشيد لك فقط يا ملك العرب؟! وليس لأي ملك آخر.؟!

ولعل المتاتبع للحوار السابق، سرعان ما يدرك أن الكاتب راح يستخدم تقنية الحوارالداخلي أيضًا، وذلك للكشف عن الأبعاد النفسية والداخلية للشخصية المحورية، فالنعمان في الحوار السابق لا يتحدث مع سنمار، وإنما كأنه يتحدث مع نفسه، عبر حوار مطول مع الذات في اللاوعي، وقد جاء على هذا النحو؛ لتصويرالحالة النفسية للشخصية دون الإفصاح به، وفي الوقت ذاته، لبيان مدي القهر والإحساس بالظلم الذي وقع على الآخر.

#### المكان والزمان:

# (أ) المكان:

يمثل المكان عنصراً مهماً من عناصر النص المسرحي، وهو الجؤ الذي يحتوي الأحداث، فمن غير الممكن أن تكون هناك أحداث ما لم يكن هناك مكان تجري فيه الأحداث، والمكان: "هوالموضع المتخيل الذي تجرى فيه الأحداث، والذي تحدده الإرشادات الداخلية ويسمى مكان الحدث، وينقل إلى الخشبة ماديا بعلامات تدرك بالحواس ومنها الديكور ". (۲۷) فالمكان المسرحي إذن هو المكان الجغرافي الكائن على منصة المسرح وما يحتويه من عمارة سواء أكانت ديكوراً أم قطع إكسسوار مجردة. أما عن الحيز المكاني الوارد في النص فسنجد أن بهرام يبدأ مسرحيته بتحديد المعالم الجغرافية للمكان من خلال اللقطات الأولي، حيث يسرد هو (المؤلف) الوصف الكامل (للخورنق) من الداخل، على النحو التالى:

"... وعلى يمين خشبة المسرح يوجد باب خشبي متهالك بمقبضين، يبدؤ عليه الضخامة وهو مرصعً بالنقوش كأنه باب «الخورنق»، مسلط عليه ضوء خافت يزداد بريقًا كلما تعمقت صوب المجلس. وفي آخر المسرح وعلى مدى ارتفاع البناء نصبت عدة سقالات خشبية، كما افترشت أرضيته بالرمال، وفي ركن ما من يسار المسرح تلاحظ وجود زورقًا وكأنه راس على اليابسة، وهناك ثمة أشياء مبعثرة على عتبات السلم، وبعض الزانابيل المتناثرة والممتلئ بعضها بالجيروالجبس واالتراب؛ من أجل تشييد البناء، إضافة إلى قطعة نسيج ملونه من ألوان: الكحلي والبنفسج والأسود والبني والرمادي كآنها لستر الأشياء التي لم تكتمل بعد ...وفي الأمام تجد جثمان سنمار ...". (١٨٣)" تُقتح الستار وسط ظلام دامس وعزف الناي وموسيقي كلاسيكية (محلية)، وعج المكان بجلبة من أصوات الهلع والوحشة ويعلو الصياح من قبل الجوكة (مجموعة من الرجال والنساء) ومن ثم ينقطع الصياح، ليتسلط الأضواء على جثمان

سنمار الملقي على قاع خشبة المسرح من ناحية اليمين، وفجأة تعلو تاوهات سنمار ...". (٣٩)

وهكذا يتضـح من ملامح المكان الواردة في المسرحية، أن الكاتب قد أسـتغل المكان التاريخي وبصـورة مباشـرة، إذ نص عليه صـراحتًا من خلال تصـويره الطراز المعماري للخورنق، ليعبر عن فترتين زمنيتين، الأولي؛ الأقرب في الزمن الماضـي، والثانية؛ في زمن الحاضر، حيث أسهمت طبيعة المكان ومكوناته واكسسواراته المكملة له في تحديد الفترة الزمنية، التي تمضي قدماً ضمن سياق الزمن المسرحي، تأكيداً من بهرام بيضايي على أن الحالة التي يمر بها (سنمار) يمكن أن تقع لأي إنسان آخر قد يتواجد في نفس مكان يحمل في ثناياه أبعاد نفس المكان.

### (ب) الزمن:

الزمان المسرحي هو، الزمان الفيزيائي أي تتابع الحدث، وللزمن المسرحي عدة وجوه منها؛ أن يكون تتابعياً تراتبياً دون قطع في تسلسل الحدث، أو أن يكون زمناً متوازياً، كأن يتم فعل حدثين في آنٍ واحد، وهناك زمن العودة إلى الوراء أي (الفلاش باك). والزمن المسرحي قد يتم التعبيرعنه من خلال الحوار، إذ يتم تجسيد فترة زمنية معينة، نستطيع أن تستتجها من خلال الديكور والطراز وقطع الأزياء والإضاءة. أما الزمان في المسرحية عند بيضايي، فنجد أنه لم يسيرعلى نفس الزمان الوارد بالحكاية الأصلية، وهو الزمان الخطي، الذي يبدأ من نقطة معينة زمنيًا ثم يسير في خط طولي حتى يصل إلى النهاية، وإنما بدأ الكاتب في هذه المسرحية من حيث النهاية، (لحظة موت سنمار) فنجد سنمار ينهض كجسد بدون روح؛ ليحكي حكايته على النحو التالي:

سنمار: أنا سنمار نهضت حتى اقص كيف سقطت، فأنا الذي سقت فكنت أقرب للسماء من الأرض، وفي هذا الفضاء كنت اشعر وكأن الفضاء خاوي تحت جسدي، وثمة أفواه مفتوحة أسفل قدماي، وبينما أنهض أنا بين العالمين، يصرخ كل

حجر في جدارًا قد بنيته، وتعلو أصوات الأفواه متسألة: لماذا ... لماذا !! فلم يبدؤ مني سوي أصوات تكسير عظامي؟!

مع اسم النعمان الذي اسقطني من العلو . ذلك الاسم شائع الصبيت، الذي أمر بتشيد الخورنق، الذي أهلكني وأنا ما شيته

(الخورنق) على أرتفاع أربعون رجلًا !؟ الخورنق؛ ذلك القصــر الذي ذاعت شهرته الدنيا بآسرها، وما أسوه صيت؟!

- سنمار: وبآي ذنبًا قتلت يا سنمار!
- الآخر: أنا أيضًا سمعت ؟! كان هذا نفس سؤالي ؟!
  - سنمار: ... وهل نلت جزاءك يا سنمار؟!
- النعمان: أمضى بعيدًا وقل ياليت الخورنق لم يكون بمثل هذه العظمى؟!

ياليت غرورك قد منعك من تشيده هكذا عظيمًا ؟! ياليته كان غير ذي شأنا على الأرض؟! كنت حينما سقطت من فوقه، كنا ضحكنا سويا، وكنت أخذت بيدك ونهضت. (٢٠)

صحيح أنه أشار إلى الفترة الزمنية التي وقعت فيها الأحداث، وبطريقة مباشرة، معتمدًا على الحكاية التاريخية، إلا أنه أشار أيضًا إلى الفترة الزمنية المعنية، ولكن بطريقة غير مباشرة، عبر الإشارات والرموز، إذ يبدأ مسرحيته من لحظة آنية وسرعان ما يرتد بالزمن إلى الوراء، عبر تقنية الفلاش باك، فأحداث المسرحية وقعت في سنوات العصر الساساني \_ قبيل الإسلام \_ لندرك الأسباب الحقية وراء سقوط سنمار، وحقيقة ما جري في الماضي عن مصرع الضحية، ورغم أن أحداث المسرحية تجري في زمن مضى وانقضى، إلا أنها تشخص حاضر إيران وتستشرفه فعنصرا الزمان والمكان في المسرحية مرتبطين، حيث أينما وجد زمان المسرحية القاهر لشخصياته وجد المكان أيضًا الذي جرت فيه أحداث المسرحية.

#### الخاتمة

أما النتائج المهمة التي توصّل إليها هذا البحث من خلال دراسة توظيف التاريخ في مسرحية الكاتب الإيراني «بهرام بيضايي" (مشهد مصرع سِنمّارأنموذجًا) فقد تبين أن «بهرام بيضايي» يُعد من أهم رواد المسرح الإيراني بعد الثورة الإيرانية عام ١٩٧٩م، بما طرحه من تجربة مسرحية متميزة، حيث تعد تجربة بيضايي من أهم التجارب المسرحية في إيران، لاسيما أنه استطاع المزج بين الأصالة والمعاصرة \_ في جميع مسرحياته \_ الأمر الذي مكنه من إرساء تجربة مسرحية إيرانية مبتكرة، ترتكزعلى الإنطلاق من أعماق التاريخ الإيراني ولكن برؤية نقدية حدثية، تقوم على تغيير الواقع عبرالتأثير في المتلقى.

كما تبين أن بيضايي قد سعى من خلال مسرحيته، إلى الرجوع بالتاريخ للخلف، وتوظيف حكاياته وصياغتها، حسب رؤيته الفنية، بحيث صاغه في بناء فني ملائم للواقع المعاصر، ومن ثم جعلها مرجعية لقضاياه السياسية والاجتماعية، وأن تعامل بيضايي مع التاريخ لم يكن من منطلق تعامل المؤرخ الذي يلتزم بأحداثه، وإنما كان تعامل المبدع، إذ راح يغيير من الأحداث التاريخية، عبر تقنيات فنية وأدبية، وبما يحظي به من خيال خصب؛ لخدمة الرسالة الذي يريد توصيلها للمتلقي.

وأخيرًا تبين أن التاريخ كان أهم روافد الكتابة المسرحية عند «بهرام بيضائي» ولقد هدف الكاتب من توظيف التاريخ في مسرحيته «مشهد مصرع سِنِمّار» تجسيد صورة الواقع الإيراني المرير الذي عانت منه الجمهورية الإيرانية إبان العقود الأولي من ثورة عام ١٩٧٩، لذلك تطرقت مسرحيته إلى نقد المشكلات السياسية والاجتماعية، وكشفت عن العلاقة السائدة بين الحاكم والمحكوم، والمخاوف التي لطالما رافقت عامة الجماهير الإيرانية والتوقعات بانتظار المكافأة التي لم تجز بجزاء العمل.

#### الهوامش

- (۱) رقیه وهابی درباکناری و مربم حسینی: انواع بازنویسی وباز آفرینی های بهرام بیضایی از داستان های کهن،مجله زبان و ادبیات فارسی (دانشگاه خوارزمی) سال بیست و پنجم بهار و تابستان، شماره ۲۷ ، ۱۳۹۱هـش.
- (۲) رقیه وهابی ومربم حسینی: اسطوره قربانی در آثاربهرام بیضایی، مجله ادبیات عرفانی، سال سيزدهم، زمستان ١٣٩۶ هـش.
- (٣) محبوبه خراسانی، ودیگران: نقد جامعه شناختی نمایشنامه چهارصندوق بهرام بیضایی، نقد ونظریه ادبی سال اول، شماره یکم، ۱۳۹۰ ه.ش.
- (ئ) بهرام بیضایی: مجلس قربانی سنمار، انتشارات روشنگران ومطالعات زنان، چاپ اوّل، تهران، ۱۳۸۰ه.ش.
- (5) Saeede Mazloumian, Bahare Farahani :"The Zero Time of History and Narrative: Micronarratives Deconstructing the Grand Narrative in Beyzai's Death of Yazdgerd" Quarterly Literary criticism, Vol. 18, No. 68. 2025
  - (٦) محمد منيور: الأدب و فنونه، نهضة مصر، الطبعة الثالثة، القاهرة، ٢٠٠٥، ص٧٩.
- (٧) انظر: يحى سليم عيسى وآخرون: المسرحية التاريخية العربية، مجلة الجامعة الإسلامية للبحوث الإنسانية، المجلد ٢٢، العدد الأول، يناير ٢٠١٤، ص٢٢٥ وما بعدها.
- (^) لمزيد من التفاصيل يُنظر: إيمان هنشيري: الموروث التاريخي في مسرح سعد الله ونوس، المملوك جابر وطقوس الإشارات والتحولات أنموذجا، رسالة ماجستير، بقسم اللغة العربية، كلية الآداب، جامعة باجي مختار، ٢٠١٢.
- بیوگرافی بهرام بیضایی: کارگردان، نویسنده و استاد تئاتر خبرنامه https://khabarnama.net/1403/07/
- (١٠) مسرح التعازي: هو عرض مآسى ومصائب بعض الأنبياء والرسل، ومأسى آل البيت، وخاصة مآساة استشهاد "الحسين بن على" في كريلاء ٦٦هـ (٦٨٠م)، ويحظى هذا النوع من المسرح الديني (الشيعي) بخصائص تميزه عن مختلف الأنواع الدرامية الأخرى. لمزيد من التفاصيل، يُنظر: ناصر قاسمي وآخرون: بدايات الأدب المسرحي في إيران، مجلة إضاءات نقدية، السنة الثانية، العدد الخامس، تهران، ٢٠١٢.

(۱۱) زندگینامه بهرام بیضایی، همشهری . سینما

https://www.hamshahrionline.ir/news/118657

(۱۲) محمد رضا سرشار: برخی ناگفیه ها در باره بیضایی:

https://www.sarshar.org > archives > notes1391

- (۱۳) زندگینامه بهرام بیضایی، همشهری . سینما، المرجع السابق.
  - (۱٤) زندگینامه بهرام بیضایی، همشهری . سینما، مرجع سابق.
- (۱۰) کتابخانه ومرکز اسناد فرهنگستان هنر اخبار > مروری بر زندگی وآثار هنری وکتابشـــناسی بیضایی

https://speciallibrary.honar.ac.ir/index.aspx?pageid=529&newsview=10497

- (۱۲) سالشمار زندگی وآثار بهرام بیضایی، سیمیا، تهران، شماره ۲، ۱۳۸۱ه.ش.
  - (۱۷) همان.
- (۱۸) نیکی کدی: نتائج انقلاب ایران، ت مهدی حقیقت خواه، انتشارات ققنوس، چاپ یکم، تهران، ۱۳۹۳ه.ش، ص ۱۷۲.
- (۲۰) بیزن خاکپور: توقیف مطبوعات ایران در گذرزمان از ۱۲۰۲هـ....ش تا کنون، منبع پیشین، ص ۱۱۹ه.
- (۲۱) بختیاري: همه روسای جمهوری پس از انقلاب، سانسور را فعال نگه داشتند. رادیو فردا ۲۰ـ تیر. https://www.radiofarda.com/a/30336491.html
- (۲۲) حسين صوفي محمد: مذكرات السجن في الأدبين العربيّ والفارسيّ «مذكراتي في سجن النساء لنوال السعداوي ومذكرات السجن لـ شهر نوش پارسي پور» دراسة مقارنة، رسالة المشرق، المجلد الثالث والثلاثون ـ مركزالدراسات الشرقية. جامعة القاهرة، ۲۰۱۸، ص ۲۰۱.
- (۲۳) «نظامي» هوجمال الدين المتخلص به نظامي والمشهوريه نظامي گنجوي: (۱۱٤۱ ـ ۱۲۰۹م)، فليسوف وواحد من كبار شعراء إيران في القرن السابع الهجري، من أشهر مؤلفاته (پنج گنج) والتي تعني بالعربية "الكنوز الخمسة" حيث تألفت من خمسة منظومات قصصية كبري: مخزن الأسرارخسرو وشيرين، ليلي والمجنون، إسكندرنامه، وهفت پيكر أي (الصورالسبعة): آخر المثنويات التي أنشدها نظامي وتشتمل علي أكثر من ٥٠٠٠٠ بيت من الشعر المثنوي.

وبدورموضوع جزء من هذه المثنوبة \_ خاصة منذ البيت رقم \_١٣٦ه\_ عن واحدًا من أهم الملوك الساسانيين وهو «بهرام جور »والتي راحت الأساطير الفارسية تتناول حكمه وسيرته، كما في شاهنامه الفردوسي، وفي بهرام نامه وفي هفت يبكر، إذا كان ملكا شاجاعا محببا إلى رعيته فنسجوا له قصصا تبين مكانته في نفوسهم. وكان بهرام موفقا في سياسته وقد ذكرت سيرة بهرام في صـــباه وتربيته بين العرب، وقد بقيت ذكرى هذا في الأدب الفارســي والعربي. لمزيد من التفاصيل، انظر: ترجمه تاريخ طبري (بخش ايران)، ترجمه صادق نشات، بنگاه «تهران ١٣٥١ه.... ص ٢٠٥. وحكيم نظامي: كليات خمسه، منظومه هفت بيكر، جاوبدان، تهران، ١٣٣٦هـش ص ١٤٥.

- (۲۶) «الخورنق» لقد ورد ذكر الخورنق في بعض الأساطيرمن التاريخ غيرالمكتوب، كما ورد في بعض المصاد العربية مثل تاريخ الطبري، وبعض المصادر الفارسية مثل (كليات خمسه نظامي) والخورنق يعنى مكان الطعام والاستقبال: لمزيد من التفاصيل حول هذا الموضوع يُنظر: محمد بن جربرالطبري: تاريخ الطبري، تاريخ الأمم والملوك، الجزء الخامس، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٥، ٢٠١٢.
- (۲۰) نظامی (گنجوی): هفت پیکر، حکیم نظامی، همراه با داستان هفت پیکر، بنثر ساده، ناشرارمغان، تهران، ۱۳۹ه.ش.
- (۲۲) حشمت الله ریاضی: داستان های پیام های گنجوی، انتشارات حقیقت، تهران ۱۳۸۰ه...ش، ص ۱۰۹.
- (۲۷) محمد حسن سليم (د): النباء الدرامي في مسرح توفيق الحكيم، العين للتوزيع، ط أولي، الإمارات ،۲۰۰۰ ص ۱۸۳
  - (۲۸) "... یکی: {رسیده} این افتاده کیست؛ این به خاك افتاده؟ این دریده گردن، کبود چهره، شکسته پشت دیگری: { رسیده } بگو این خرد استخوان، نفس برنده، آه در گلو! یکے: کیستے و کیست بر تو موله کند؟ كيست بر آيد به خونخواهي تو؟ كدام قبيله را اهلي؟ دیگری: بر چه نامی تا کسے تو را بشناسد؟ چگونه بدانے کیستی؟ یکی: مادرت ترا چه می نامید ؟ یا پدرت؟

آن دیگری: { همچنان خیره بر جسد} سنمار! یکی : { ابرو در هم می کشد} ها؟ آن که این خورنق ساخت؟"بهرام بيضايي: مجلس قرباني سنمار، انتشارات روشنگران و مطالعات زنان، چاپ اوّل، ۱۳۸۰، سایت سازمان اسناد و کتابخانهٔ ملی جمهوری اسلامی ایران. ص ۵.

- (۲۹) بهرام بیضایی: مجلس قربانی سنمار، منبع پیشین، ص ۵.
- (۳۰) یکی: {وارفته} خوشا مردمی که نساختند، یا کوته ساختند،که چون فرو افتادندنه دستی شکستند نا جانى باختند! خوشا كوته انديشى!بهتر آنكه خود از خاك بر تر نگرفت؛كه چنين واژگون هم نشد! بهرام بیضایی: مجلس قربانی سنمار، منبع پیشین، ص٧.
- (٣١) (قتلهاى زنجيرهاى) أو قضية سلسلة الإغتيالات السياسية، وقعت في مطلع الثمانينيات من القرن الماضي، وكانت سلسلة بدأت من ١٩٨٨-١٩٩٨م، بالقتل واختفاء بعض المثقفين المنشقين من الإيرانيين الذين كانوا ينتقدون نظام الجمهورية الإسللمية. وقد تم تنفيذ عمليات القتل والاختفاء من قبل عملاء داخل الحكومة الإيرانية، وكان من بين الضـــحايا أكثر من ٨٠ كاتبًا ومترجمًا وشعراء ونشطاء سياسيين، وقُتلوا بوسائل متعددة مثل: حوادث السيارات، والطعن وإطلاق النار، والحقن بالبوتاسيوم، ومحاكاة النوبة القلبية. وبعد الإعلان عن تلك الإغتيالات، نفي المرشد خامنئي مسؤولية الحكومة، وألقى باللوم على "أعداء إيران". وفي منتصف عام ١٩٩٩، بعد صراخ شعبي كبير وتحقيق صحفي أعلن المدعى العام الإيراني أنهم عثروا على الجاني. "سعيد إمامي" الذي قاد"عناصـر مارقة" من وزارة الاسـتخبارات الإيرانية للقيام بتلك العمليات، لكنه عثر على جثته منتحرًا في السحن. هذا وبعتقد العديد من الإيرانيين أن عمليات القتل كانت في جزء منها محاولة لمقاومة "الانفتاح الثقافي والسياسي" من قبل الرئيس الإيراني الإصلاحي "محمد خاتمي" وأنصاره، وأن المدانين بارتكاب عمليات القتل كانوا في الواقع "كبش فداء يتصرفون بناء على أوامر من السلطة.
- https://farsi.euronews.com/2019/12/05/the-chain-murders-of-iran-21-yearsafter-and-the-threat-of-the-iranian-writers-associati پایگاه اطلاع رسانی مرکز اسناد انقلاب اسلامی، پرونده قتلهای زنجیره ای /https:: www.irdc.ir/fa/content
- (۳۲) مجید محمدي: بازخوانی نظام جمهوري اسلامی ایران نوسسنده آن بر اساس سه کلان برنامه

سیاسی حکومت مطلقه . مشروطیت وجمهوریت ولایت فقیه، تهران، ۱۳۹۶ه.ش، ص ۲۵۰.

- (۳۳) حنان قصاب حسن وآخرون: مفاهيم ومصطلحات المسرح، مكتبة لبنان، ط١، لبنان، ١٩٩٧، ص١٣٤.
  - (۳۱) "سسنمار: من که سسنمارم برمیخیزم تا بگویم چگونه فرو افتادم. من که چون می افتادم، به آسسمان نزدیکتر بودم تا به زمین. ودر آن دم ناباور میان زمین وآسسمان بر آن هوایی که زیر تنم خالی میشدو جهانی که زیر پایم دهان می گشود آری میان دو جهان خشتهایی را میشمردم که به دست خود بر نهاده بود؛ وهر یکی صد بار با وحشت دهان گشسوده می پرسسیدند چرا، چرا، چرا؛ گشسوده من تنها صدای خرد شدن استخوانهایم بو در گوشم! با من نام نعمان از آن بالا فرو افتاد". بهرام بیضایی: مجلس قربانی سنمار، منبع پیشین، ص ۹.
- (<sup>۳۵)</sup> نظامی (گنجوی): هفت پیکر، حکیم نظامی، همراه با داستان هفت پیکر، بنثر ساده، ناشر ارمغانن تهران، ۱۳۹۳ه.ش.
  - (۲۳) ایس دریده گردن، کبود چهره، شکسته پشت دیگری: {رسیده} بگو این خرد استخوان، نفس بریده، آه در گلو! یکی: کیستی و کیست بر تو مویه کند؟ کیست بر آید به خونخواهی تو؟ کدام قبیله را اهلی؟ دیگری: بر چه نامی تا کسی تو را بشناسد؟ چگونه بدانم کیستی؟ دیگری: بر چه نامی تا کسی تو را بشناسد؟ چگونه بدانم کیستی؟ آن دیگری: { همچنان خیره بر جسد} سنمار! یکی : { برو در هم می کشد} ها؟ آن که این خورنق ساخت؟ دیگری: { ناباور به جسد دقیق می شود} او باشد و من نشناسم؟ یکی : { رد می کند} نه باور نکن؛ چندان که وی عزیز بود! دیگری : {کنجکاو} و چرا افتاده چنین شکسته و خوار؟ دیگری : { به باندی خورنق می نگرد } و چرا ما نیفتادیم ها؟ آن دیگری: { به باندی خورنق می نگرد } و چرا ما نیفتادیم ها؟

به بلندی چهل مردان بر شانه هم ؛ و ما نساختیم! بهرام بیضایی: مجلس قربانی سنمار، منبع پیشین، ص٤.

(۳۷) حنان قصاب حسن وآخرون: مرجع سابق، ص۲۳٥.

(۲۸) "... راست صحنه دری دو لنگه، چوبی ورزیده، بسیار بزرگ و منقش با گلمیخ ها، که در خورنق؛ و نور اندك بر آن، هر چه به پایان مجلس نزدیكتر شویم درخشان تر می شود. در عمق صحنه، بر زمینه ی افق، چوب بستنی، کف صحنه همه شن. جایی در گوشه ی چپ صحنه، زورقی به خشکی نشسته. به گونهای پراکنده یکی دو نردبان وچند زنبه وبك فرقان بر صحنه. در زنبه ها گرد آجر ، گچ، خاك؛ آن اندازه كه به كار جهره آرایی بیاید؛ وبیش از آن به چشم نیاید. وهمچنین تکه پارچه های نیلی، اخرایی، بنفش، سیاه، قهوه ای، خاکستری، برای به دوش انداختن دسـتار کردن یا به سـر کشـیدن؛ که هیچ یك نباید تا هنگام به کار بردنش دیده شود. در پایان به دنبال چوب بست یا با آن، این همه را از صحنه برده اند؛ جز نردبانی که تتکش سنمار است، و پیشتر رفته. { تاریکی یکدست. نی کوبیدن وسنگ زنی. موسیقی بدوی ؛ چیزی میان شیون وهلهله؛ که در اوج به فرباد هماهنگ چندین مرد- که یکصدا غربو وحشت می کنند. بریده می شود، وبا آن نور جسد سنمار را بر کف جلو/ راست صحنه روشن می کند. با وایسین آه سنمار، وهمزمان با فرو افتادن دست لرزانش که گوبی هنوز در هوا به امیدی چنگ می زند. همه صحنه روشن می شود. یکی در جامه خاك آلود شتر بانان سرسیمه از عمق، و دیگری در جامه خلقان کشتی بانان هراسان از زاویه ی چپ، دوان و نفس زنان از زاویه ی چپ نزدیك می شود.در حالی كه آن دیگری، كه میان چپ صبحنه كوچك شده بودو در خود فرو رفته بود.و دستها از ترس بر سر گرفته بود، اکنون با زانوی لرزان بر میخیزد.و اندك اندك دل آن را مي يابدكه در جسد بنگرد. او نيزه و كلاه و كمر يوش نگهبانان دارد اما به گل آلوده.}، بهرام بیضایی: مجلس قربانی سنمار، منبع بیشین، ص ١.

<sup>(٣٩)</sup> همان.

(<sup>13</sup>) "سنمار: من که سنمارم برمیخیزم تا بگویم چگونه فرو افتادم. من که چون می افتادم، به آسمان نزدیکتر بودم تا به زمین.ودر آن دم ناباور – میان زمین وآســـمان – بر آن هوایی که زیر تنم خالی میشدو جهانی که زیر پایم دهان می گشود – آری میان دو جهان خشتهایی را میشمردم که به دست خود بر نهاده بود وهر یکی صد بار با وحشت دهان گشودهمی پرسیدند – چرا، چرا، چرا و پاسخ من تنها صدای خرد شدن استخوانهایم بو در گوشم! با من نام نعمان از آن بالا فرو افتاد". همان ، ص ۹.

#### قائمة المصادر والمراجع

#### أولًا. المصادر الأولية:

- بهرام بیضایی: مجلس قربانی سنمار، انتشارات روشنگران ومطالعات زنان، چاپ اوّل، تهران، ۱۳۸۰هش.
- بهرام بیضایی: مرگ یزدگرد، انتشارات روشنگران ومطالعات زنان، چاپ هشتم، تهران، ۱۳۸۷ه.ش.

#### ثانيًا. المراجع العربية:

- إيمان هنشيري: الموروث التاريخي في مسرح سعد الله ونوس، المملوك جابر وطقوس الإشارات والتحولات أنموذجا، رسالة ماجستير غير منشورة، بقسم اللغة العربية، كلية الآداب، جامعة باجي مختار، الجزائر، ٢٠١٢.
- حسين صوفي محمد: مذكرات السجن في الأدبين العربي والفارسي" مذكراتي في سجن النساء لنوال السعداوي ومذكرات في السجن لـشهرنوش بارسي پور، دراسة مقارنة، مجلة رسالة المشرق، المجلد الثالث والثلاثون، مركز الدراسات الشرقية، جامعة القاهرة، ٢٠١٨.
  - حنان قصاب حسن وآخرون: مفاهیم ومصطلحات المسرح، مکتبة لبنان، ط۱، لبنان، ۱۹۹۷.
- ناصر قاسمي وآخرون: بدايات الأدب المسرحي في إيران، مجلة إضاءات نقدية، السنة الثانية، العدد الخامس، تهران، ٢٠١٢.
- محمد بن جرير الطبري: تاريخ الطبري، تاريخ االأمم والملوك، ج٥، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٥، ٢٠١٢.
  - محمد حسن سليم(د): النباء الدرامي في مسرح توفيق الحكيم، العين للتوزيع، ط١، الإمارات.
    - محمد مندور: الأدب وفنونه، نهضة مصر، ط٣، القاهرة، ٢٠٠٥.
- يحي سليم عيسى وآخرون: المسرحية التاريخية العربية، مجلة الجامعة الإسلامية، المجلد ٢٢،
  العدد ١، ٢٠١٤.

#### ثالثًا . المصادر والمراجع الفارسية:

- بیزن خاکپور: توقیف مطبوعات ایران در گذرزمان از ۲۰۲ هـ.ش تا کنون، موسسه فرهنگی
  انتشارات پاس مشکاه، ط۳، تهران، ۱۳۸۹ه.ش
  - حشمت الله ریاضی: داستان های پیام های گنجوی، انتشارات حقیقت، طهران، ۱۳۸۵ه.ش.

- حكيم نظامى: كليات خمسه، منظومه هفت بيكر، جاويدان، تهران، ١٣٣٦ه.ش.
  - سالشمار زندگی وآثار بهرام بیضایی، سیمیا، تهران، شماره ۲، ۱۳۸۱ه.ش.
  - صادق نشأت: ترجمه تاریخ طبري (بخش ایران)، بنگاه، تهران ۱۳۵۱ه.ش.
- نظامی (گنجوی): هفت پیکر، همراه با داستان بنثر ساده، ناشر ارمغان، تهران، ۱۳۹ه.ش.
- نیکی کدی: نتائج انقلاب ایران، ترجمة: مهدی حقیقت خواه، انتشارات ققنوس، ط۱، تهران،
  ۱۳۹۳هـش.
- مجید محمدي: بازخواني نظام جمهوري اسلامي ایران نوبیسنده آن بر اساس سه کلان ــ برنامه سیاسی حکومت مطلقه . مشروطیت وجمهوریت ولایت فقیه، تهران، ۱۳۹۶ه.ش.

#### رابعًا \_ الدوربات والرسائل الجامعية الفارسية:

- رقیه وهابی ومریم حسینی: اسطوره قربانی در آثاربهرام بیضایی، مجله ادبیات عرفانی، سال سیزدهم، زمستان ۱۳۹۶ ه.ش.
- محبوبه خراسانی، ودیگران: نقد جامعه شناختی نمایشنامه چهارصندوق بهرام بیضایی، نقد ونظریه ادبی سال اول، شماره یکم، ۱۳۹۰ ه.ش.
- محبوبه خراسانی، ودیگران: نقد جامعه شناختی نمایشنامه چهارصندوق بهرام بیضایی، نقد ونظریه ادبی سال اول، شماره یکم، ۱۳۹۵ ه.ش.

#### خامسًا - المصادر الأجنبية:

-Saeede Mazloumian, Bahare Farahani :"The Zero Time of History and Narrative: Micronarratives Deconstructing the Grand Narrative in Beyzai's Death of Yazdgerd", Quarterly Literary criticism, Vol. 18, No. 68.2025

#### سادسًا \_ مراجع شبكة المعلومات الدولية الإنترنت:

- -https://www.hamshahrionline.ir/news/118657
- -<u>https://www.irdc.ir/fa/content.</u>
- -https://www.radiofarda.com/a/30336491.html
- -https://www.khabarnama.net/1403/07.
- -<u>www.sarshar.org</u> > archives > note.
- -https://speciallibrary.honar.ac.ir/index.aspx?pageid=529&newsview=10497